
上田圭委子著『ハイデガーにおける存在と神の問題』について（山本英輔）  

ⓒ  Zuspiel vol.8 2025 

 

9 

 

 

上田圭委子著『ハイデガーにおける存在と神の問題』 

について 

 

山本 英輔（金沢大学） 

 

１．本書の主題と手法など  

 

存在の真理への人間本質の関わりにもとづくような人間の本質の解釈は、無神論であ 

ると、もしも世間のひとが主張するならば、それは、ただたんに性急であるだけでなく、 

すでにそのやり方において間違っている1。  

 

生前のハイデガーが、サルトルの「無神論的実存主義者」という規定もふくめ、無神論あ

るいは無関心主義だとする非難めいた意見を陰に陽に受け取っていたことは、この『ヒュー

マニズム書簡』の発言から容易に想像されることだと思います。しかし「間違っている」と

いう決然とした否定にもかかわらず、彼は「有神論的であることもできない」とも言ってい

ます。そこまで慎重な態度をとるのはなぜなのでしょうか。この『書簡』のおよそ 10 年前か

ら書き始めた『哲学への寄与』のなかで、「最後の神」なる思索を書き綴っていたのに、それ

をここで示さなかったのはなぜなのでしょう。それほど、神について何かを語ることは「難

しい」ことだった言うべきでしょうか。語ったところで、うまく理解されないと考えていた

のでしょうか。 

 ハイデガーのテクスト全体のなかで、彼が直接「神」に言及している個所はきわめて少な

いと言えます。そして、シュピーゲル・インタビューの「かろうじてただ神のようなものだ

けが我々を救うことができる」のような、何か思わせぶりのような発言が目立ちます。ハイ

デガー哲学における神の問題は、非常にデリケートなテーマであり、また難問です。上田さ

んは、この問題に果敢にチャレンジされました。神の問題がハイデガーの思索の「根幹に関

わる問題」（本書、4 頁）というこの認識に、ハイデガーのテクストをじっくりと読む者はだ

れでも賛同するものと思われます。 

 では本書は、この「根幹に関わる問題」についてどのように扱っていこうするのでしょう

か。通読してみるならば、本書は、つぎの二つの方法ないしはスタイルが採られているよう

に思われます。一つは、神の問題に関連したテクストを年代順に追っていく成立史的・発展

史的な方法です。これはとくに「第 1 部」の考察で採られています。もう一つは、「存在の真

理」の基本構造を明らかにしつつ「存在」と「神」の関係を論じるという、思想構造の解明

 
1 マルティン・ハイデッガー『「ヒューマニズム」について』渡邊二郎訳、ちくま学芸文庫、108 頁。 



上田圭委子著『ハイデガーにおける存在と神の問題』について（山本英輔）  

ⓒ  Zuspiel vol.8 2025 

 

10 

 

ないしは解釈という方法です。それが第 2 部以降で採られるものであり、そこでは、単純に

年代順に解釈するのではなく、テクストを横断し、また旋回しながら解釈が試みられるので

す。ハイデガーの様々なテクストが解釈の俎上にのせられますが、それらのうち中心的なテ

クストが、『ヒューマニズム書簡』と『哲学への寄与』であるように思われます。  

上田さんによるテクストの読みは厳密で、一字一句ゆるがせにしない態度に貫かれ、この

点も大いに好感を持っております。そして何と言っても、500 ページをこえる圧倒的なボリ

ュームに驚嘆せざるをえません。ソフトカバーなのでその厚みが若干和らげられているもの

の、通読するだけでもエネルギーを要します。この大作を書き上げた上田さんの研究力を賞

賛したいと思います。 

 第 1 部のほうは、極めて慎重に禁欲的に筆を進められますが、第 2 部以降は、慎重に解釈

しつつも、しかし、事柄に則して内容を考察し、大胆に語るところがありまして、このあた

りの「ギアチェンジ」というか「転調」といったところが、本書の魅力であると思います。

そこで、私からの質問とコメントは、私自身の関心に基づいて、第 2 部以降の議論に関して

行いたいと思います。 

 

２．第 2部の議論から  

 

・存在の真理――秘匿の強調  

大変有名な個所ですが、『ヒューマニズム書簡』のなかでは、神という語で何が名指される

べきかを考えるための最初の出発点は、「存在の真理」だとされています。ここから上田さん

は、「存在の真理とはどういった事態であるのかを明らかにすることは、ハイデガーにおけ

る神の問題を考えるための、このうえなく重要な準備であるといえる」(378 頁)と考え、「存

在の真理」の構造について詳細に究明されています。 

 上田さんが再三指摘するように、ハイデガーにおいて、真理を非秘匿性、アレーテイアと

する捉え方が初期から後期まで「一貫」しているのは、そのとおりです。ただ、一連の論考

で若干気になるのは、ハイデガーの思索の道においては、その非秘匿性（アレーテイア）の

捉え方（強調の仕方というべきか）に変化があるのではないか、ということです。ハイデガ

ーは、『哲学への寄与』で、アレーテイアに対して存在史的な批判的考察を行っております。

例えば、「秘匿自身が取り除くべきものとして、また取り除かれ（α‐）ねばならないものと

してのみ経験され」(GA65, 350)、「問いかけが、秘匿とその根拠には向かわない」(ibid.)とか、

アレーテイアがプラトン以来「光」という主導的な表象のもとで捉えられた結果、秘匿性が

経験されないまま推移してきた(GA65, 339f.)、などと言われています。 

『存在と時間』の真理論を振り返ってみれば、真理は「存在者からつねに戦いとられなけ

ればならない」(SZ, 222)ものであり、「存在者が秘匿性から引き離される」(ibid.)ことが求め

られ、そのような一つの「収奪」(ibid.)という性格のものとされていました。これに対して、

『哲学への寄与』では、秘匿は「存在の本質性格」(GA65, 330)として、どこまでも取り除き

がたく潜みつづけることが強調されていると思われます。次の文を見てみましょう。 

 



上田圭委子著『ハイデガーにおける存在と神の問題』について（山本英輔）  

ⓒ  Zuspiel vol.8 2025 

 

11 

 

現の明るみ(Lichtung)なかで存在が自らを秘匿すること。自らを秘匿することにおいて、 

存在は本質的に活動する(wesen)。エアアイグニスは、なにか存在者、現前者のように、 

白日の下に開かれて横たわっているのではない。(GA65, 342 傍点引用者) 

 

この秘匿の強調が『哲学への寄与』の基本的トーンであり、それは「最後の神」についての

思索にも大きくかかわっているように思えるのです。 

ところで、第 2 部の「存在の真理」についての考察のなかでは、「明るみ(Lichtung)」につ

いての考察にページが割かれていて（381‐400 頁）、大変有益な解釈を示して頂きました。

この Lichtung という概念は、『存在と時間』でも用いられているとはいえ、中期以降――だ

いたい『芸術作品の根源』あたりから――中心概念になったと思われますが、それはどうい

う経緯なのでしょうか。私は、講演「真理の本質について」(1930 年)の思索が注目されると

思うのです。（ただし、Lichtung という語は、第 8 節までの本文中には出てこなくて、後の注

記および欄外注に出てきます。）この講演では、通常の真理観、すなわち知性と事物との一

致、陳述と事物との一致がどのように成り立つかを問うことから議論が始められます。ハイ

デガーは、この一致には Offenständigkeit が必要であると考え、Offenheit から Lichtung とい

う概念へと彫琢していったように思えます（あくまで仮説）。「現存在の開示性」という真理

から、「明るみ」という場としての真理への変化が、この講演あたりに見られないか？そし

て、「存在の真理」についての考察で講演「真理の本質について」に焦点を当てられなかっ

た理由なども含めて、ご見解を伺いたいと思います。  

 

・「転回」について  

また、本書では、ハイデガーの思索の途上で「転回」(255 頁 ,256 頁注)があるとされていま

すが、それはどのような「転回」と考えられ、本書のテーマである神の問題においてそれが

どうかかわるのか（神について大胆に語るという転回があるのか）、ご教示頂ければと思い

ます。  

 

・「超感性的」という点について  

 つぎに、これはやや些細な点かもしれないが、少し気になるので、時間があれば応答頂き

たいと思います。それは次の文章です。 

 

奥深い存在の働きがまず超感性的な領域において存在として顕在化し、その顕在化し 

た存在が超感性的な領域においてその領域へと出で立った人間に対して露わとなると 

いう、こうした双方向の働きの一致がハイデガーの存在の真理の基本構造からは、考え 

られるように思われるのである。（380 頁 傍点引用者） 

 

奥深い存在の働きが顕在化する領域というのは、「超感性的な」性格のものなのでしょうか？

ハイデガーでは、カントのような「感性界」「叡智界」という区別はされないと思われ、やや

違和感をもってしまうので、この点について解説して頂ければと思います。  



上田圭委子著『ハイデガーにおける存在と神の問題』について（山本英輔）  

ⓒ  Zuspiel vol.8 2025 

 

12 

 

 

３．第 3部の議論から  

 

・存在と神  

 第 3 部では、いよいよ「存在」と「神」の関係について上田さんの解釈が提示され、ここ

が本書の核心部というべきところだと思われます。ハイデガーにおける「神」「最後の神」に

ついて、上田さんが端的に述べられるところを抜き出してみましょう。 

上田さんによれば、「最後の神」とは、「奥深い存在の生き続ける働きの一端が、人間に対し

て露わとなってくるときの、その人間に対して現前してくる限りでの名称」(426 頁)である。

また「神」とは「それ自体は自らを秘め隠すものとされている奥深い存在の働きの一端が、

人間に対して露わとなってきたときに、その現の場に於ける存在の働きの現前が、「神」とし

て名指される」(447 頁)。さらに、「民族の神」は、「奥深い存在の生き続ける働きの、人間に

対する顕われの一端」(448 頁)である。さらにまた、「最後の神」は、「通りすがりの静けさ」

といった仕方で、「顕わになってくるであろうと期待されるもの」(452)であり、「奥深い存在

の真理に基づいて顕わとなってくる最後の神」(453)とも語られる。 

では、このように語る場合、「顕わになる」（「露わになる」という表記との違いはあるの

でしょうか？）とは、どういうことなのでしょうか？そしてまた、「一端が」という意味合

いはどのようなものでしょうか？  

『哲学への寄与』において、存在の思索と神の問題（思索）は確かに連動しております。

ハイデガーは、神が「存在と同一視されえない」(GA65, 263)と断りつつ、「存在は最後の神

の道の痕跡(Wegspur)として輝く」(GA65, 230)とか、「存在は神々が現れることの振動」(GA65, 

239)であるとか、また神は「存在を必要とする」(GA65, 408,438)などと語っています。 

存在と神が、『哲学への寄与』の存在の思索において、同時に思索されるわけです。そうい

ったことには、G.フィガールのいうように、「神を喪失したという歴史的経験」2が大きいよ

うに思われます。神が不在であるということが、存在が自らを拒むという存在棄却の経験に

よって（あるいは、その経験とともに）、気づかれ意識され問題化されるということなのでし

ょう。しかし、ハイデガーは、この不在というものが、そしてその不在に気づくということ

が、逆に独自の現前を用意するのだと考えているように思われます。その独自の現前とは、

《Vorbeigehen》(立ち寄っては過ぎ去る)、《Wink》（遠ざかりつつ近づける）、《Stille》（静けさ）

といった、不在の現れ、不在を通した現前ではないでしょうか。そして、このことは、存在

の真理における「秘匿」の強調ということと関連しているのではないか、そう思われるので

す。  

 

本書で引用されているように、「存在(Seyn)の真理に基づいて神々と神々の領域が発現する」

(GA66, 235f.)と述べられるのですが、なぜ「存在の真理に基づいて」なのでしょうか。本書

 
2  Günter Figal, Philosophie als hermeneutische Theologie.Letzte Götter bei Nietzsche und Heidegger, in: 

Martin-Heidegger-Gesellschaft,1994,Bd.3,S.94.（川原栄峰監訳『ハイデッガーとニーチェ』南窓社、 140

頁。） 



上田圭委子著『ハイデガーにおける存在と神の問題』について（山本英輔）  

ⓒ  Zuspiel vol.8 2025 

 

13 

 

はまさにこの問題を、第 2 部の重厚な考察と、第 3 部での『ヒューマニズム書簡』で語られ

る、（存在の真理→聖なるもの→神性の本質→「神」という語についての）思索の流れの解釈

を展開されてきました。とても説得力のあるものだと思います。それで、私としては、この

問題を別の角度から、考えてみたいと思います。ハイデガーは『哲学への寄与』で、「最後の

神」の到来の準備とともに、「存在の真理に基づいて存在者を再生すること(Wiederbringung)」

(GA65, 11)、「存在者を救うこと」(GA65, 100)を課題としています。これは、守蔵(Bergung)と

しての真理の本質活動（「Ⅴ 根拠づけ」(e)）についての思索になります。守蔵とは、存在者

の内に真理を大切に守り蔵することされ、それによって存在者が一層ありありと存在するよ

うになる(seiender)、とハイデガーは考えております。それは、Gegenstand や Bestand とは異

なる存在者の在り方だと言えましょう。上田さんは、本書で「聖なるもの」をヘルダーリン

解釈で語られるピュシスとして解釈されていますが、そのピュシスと、『哲学への寄与』で

思索されている存在者の再生、すなわち存在者が seienderとなる事態と関連させられないで

しょうか？  

 

・根源的倫理について  

本書の最終の第 12 章で、上田さんは、『ヒューマニズム書簡』で語られる「根源的倫理」

の内実を、ダイモーンとしての神を解釈しつつ、考察されています。この「根源的倫理（学）」

というのも、その内容は決して分かりやすいものではなく（ちなみに、『ハイデガー事典』で

は項目としてはありません）、この議論を最後にもってこられたところは、上田さんならで

はのハイデガー理解であり、研究史上大変意義深いものになっていると思います。この「根

源的倫理」解釈に関して、最後に、順序なく筆の向くままに述べてみたいと思います。 

上田さんは一連の論考のなかで、根源的な倫理はどのようなものとして現れうるだろうか

という、これまでのハイデガー研究から一層進んだ問いを発し、「イースター」講義（全集 53

巻）を参照し、そこで語られる「神々の決めた慣習」が、「「聖なるもの」としてのピュシス

でもあるところの「存在」からの呼びかけ」(498 頁)とされています。ハイデガーの読みとし

てとても説得的であると思いますが、ハイデガー哲学から少し離れてみてみると、その「根

源的な倫理」なるものは、何か「自然法」のようなもの――理論は異なるにしても――と考

えてよろしいのでしょうか？  

この章の最後の第三節（タイトルは「根源的真理」となっていますが「根源的倫理」でし

ょうか？）では、根源的倫理を実践した歴史的人物として、ソクラテス、ガンジー、キング

牧師が挙げられています。近代のガンジーとキング牧師には共通して「非暴力」ということ

があり、またこの語が繰り返し出てきています。ただ、弾圧の抵抗に対してはどこまでも「非

暴力」であれというのは――個人的には共感できるのですが――それが根源的倫理における

Gesetz や Regel として出てくるのでしょうか？そうすると、ネルソン・マンデラは例には挙

がりませんし、インティファーダを行ったパレスティナの少年もはずれてしまうことになり

ます・・・しかし、このような疑問を上田さんに向けるのはあまり有意義ではないかもしれ

ません。たしかに、ハイデガーは、上田さんが引用しているように、「人間は〔…〕存在に帰

属する限りにおいてのみ、人間にとって Gesetz と Regel とならざるをえないようなもろもろ



上田圭委子著『ハイデガーにおける存在と神の問題』について（山本英輔）  

ⓒ  Zuspiel vol.8 2025 

 

14 

 

の指示の割り当てが、存在自身から生じる」(GA9, 360f.)と述べています。とはいえ、根源的

倫理から、いざ現実の状況における行為の選択を考えようとすると、それは、ハイデガー自

身の言葉が少ないだけに、非常に難しいことだと思われます。 

 そこで、ハイデガーのテクストからある程度離れて、存在の真理を人間の原初的境域とし

て思索するという、この「根源的倫理学」を私なりに考えてみたいと思います。上田さんは

根源的な倫理（の可能性）と『存在と時間』の「良心の呼び声」とをつなげて解釈されてお

られます（420-425 頁）が、この解釈に乗じて考えてみたいのです。 

「私の中からやってきて…私に襲ってくる」(SZ, 275)呼び声の内容は、何らかの「情報」

ではなく、私がここに確実にいて、徹底的に非力である存在であるという事実のことだと考

えてみます。その非力さは、死という「現存在の絶対的非力さ」(SZ, 306)において現存在に

露呈してくると言われます。「死」の重要な意味は、『哲学への寄与』での思索においても保

持されています。少し引用すると、「死へのこの先‐駆は何のためかと言えば、たんなる《無》

が獲得されるためではなく、存在のための開けが完全に、そして究極のものに基づいて開か

れるためなのである」(GA65, 283)。「死への先駆」は、「死を現存在のうちに引き込む」(GA65, 

285)ことであり、これによって深淵的根拠としての現という場が開かれるとされ、死は、「存

在の最高の証し」(GA65, 230)、「最高にして究極の証し」(GA65, 284)となると考えられてい

ます。存在の真理を人間の原初的境域として思索する「根源的倫理学」は、死を介して、存

在の呼びかけがなされる場においておのれの固有性を得るものであり、「固有 -領域 (Eig en -

tum)」(GA65, 319f.)を思索することでもあるのかもしれません。 

このことは神の問題とも密接に関連していて、自らが「死すべき者」である事実を認める

ことは、まさに対極に不死なる者の存在を考え、それへと向くという態度を構えることにな

りえると思われまし、それはまた、おのれ自身の存在および行為の裏面に、「存在の側の働

き」（506 頁）があることを実感することかもしれません3。根源的倫理学は、人間がそのよう

な死すべき者の自覚において生き、住まうことそれ自体を指しているというのはどうでしょ

うか。そしてここから、例えば Entschlossenheit、Verhaltenheit、Gelassenheit などが、何か徳

（アレテ―）のようなものとして求められると、解する可能性はないでしょうか。 

 

 

                                 Eisuke YAMAMOTO 
Zu Uedas Das Problem des Seins und Gottes bei Heidegger  

 

 
3 木村敏の次の自我についての平易な言葉は、宗教的な次元への目配せを与えてくれる。「私が私の実

感として、あるいは私自身の生きかたとして「私がある」と感じる場合、この「私」とは「私が生きて

いる」という、なにものにも還元しえない根源的事実のあらわれにほかならない。そしてこの「私が

生きている」ということは、私たちの眼に見えない宇宙的生命が、私という一個の生命体に分有され

ていることにおいて成立している。「自分」ということばは、おそらくこの「分有」の直接的表現なの
であろう。」木村敏『自分ということ』ちくま学芸文庫、2008 年、67 頁。 


